
ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

D
O

S
S

IE
R

 /
 A

rt
íc

u
lo

     

Página 1 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

Antropología para desatar nudos: El papel de la 
antropología pública en el reconocimiento de las 
identidades y territorios indígenas y la promoción 
de la justicia socioambiental
    

Cristhian Teófilo da Silva
Universidade de Brasília
Brasil
silvact@unb.br
https://orcid.org/0000-0001-7690-1794 

RESUMEN 
Este artículo aborda la experiencia antropológica con el reconocimiento de tierras indígenas 
en Brasil como ejemplo paradigmático de una política pública intercultural. A partir del 
caso brasileño, buscamos demostrar cómo la antropología pública operacionaliza la ética 
discursiva en el diálogo interétnico para posibilitar una mayor participación indígena 
en los procesos administrativos de demarcación de tierras indígenas, entendidos en el 
contexto más amplio de la patrimonialización de las culturas indígenas. El objetivo del 
artículo es sensibilizar a los agentes estatales y, más particularmente, a los gestores de 
políticas públicas, sobre el modo heterodoxo de la práctica antropológica en el ámbito 
de la política pública de reconocimiento territorial, que podría beneficiar otras políticas 
públicas y procesos administrativos y legales de operativización de los derechos de los 

pueblos indígenas. 

PALABRAS CLAVE
Ética discursiva, diálogo interétnico, derechos terrotoriales, pueblos indígendas



Página 2 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

The demarcation of indigenous lands as an intercultural 
public policy in Brazil: the role of discourse ethics in the 
recognition of indigenous rights

ABSTRACT
This article addresses the anthropological experience with the recognition of indigenous 
lands in Brazil as a paradigm for the formulation of intercultural public policies. Based 
on the Brazilian case, it seeks to demonstrate how public anthropology operationalizes 
discursive ethics in interethnic dialogue in order to enable greater indigenous participation 
in the administrative processes of demarcation of indigenous lands, understood in the 
broader context of patrimonialization of indigenous cultures. The objective of the article 
is to raise awareness among state agents and, more particularly, public policy managers, 
of the heterodox mode of anthropological practice within the scope of public policy of 
territorial recognition, which may benefit other public policies and administrative and 
legal processes of operationalization of the rights of indigenous peoples.

KEYWORDS
Discursive Ethics, Interethnic Dialogue, Land Claims, Indigenous Peoples

A demarcação de terras indígenas como política pública 
intercultural no Brasil: o papel da ética discursiva no 
reconhecimento dos direitos indígenas

RESUMO
Este artigo aborda a experiência antropológica com o reconhecimento de terras indígenas 
no Brasil como um exemplo paradigmático de política pública intercultural. A partir do 
caso brasileiro, procura-se demonstrar como a antropologia pública operacionaliza a 
ética discursiva no diálogo interétnico de modo a possibilitar maior participação indígena 
nos processos administrativos de demarcação de terras indígenas, compreendidos no 
contexto mais amplo de patrimonialização das culturas indígenas. O objetivo do artigo 
é sensibilizar agentes de estado e, mais particularmente, gestores de políticas públicas, 
para o modo heterodoxo da prática antropológica no âmbito da política pública de 
reconhecimento territorial, o que poderá vir a beneficiar outras políticas públicas e 
processos administrativos e jurídicos de operacionalização dos direitos dos povos 
indígenas.

PALAVRAS-CHAVE
Ética discursiva, diálogo interétnico, direitos territoriais, povos indígenas

FECHA DE RECIBIDO     01/02/2025     

FECHA DE ACEPTADO    23/04/2025



Página 3 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

COMO CITAR ESTE ARTICULO
da Silva, T. (2025) La demarcación de tierras indígenas como política pública intercultural 
en Brasil: El papel de la ética discursiva en el reconocimiento de los derechos indígenas. 
Revista de la Escuela de Antropología, XXXVI, pp. 1-29. DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

Hacia un modelo de política pública intercultural para 
pueblos indígenas desde la antropología pública
En este trabajo abordaré la experiencia antropológica con el reco-
nocimiento de tierras indígenas en Brasil como ejemplo paradig-
mático de una política pública intercultural. Como pretendo de-
mostrar a partir del caso brasileño de la demarcación de tierras 
indígenas, la antropología, especialmente la antropología pública, 
puede desempeñar un papel ético en la rehabilitación de las frac-
turas y distorsiones de la comunicación inherentes a la raciona-
lidad burocrático-jurídica que permea la administración pública y 
tiende a degradar de modo racista el pensamiento tradicional de 
los pueblos indígenas con el objetivo de excluirlos de los proce-
sos de toma de decisiones sobre políticas que les conciernen. Los 
argumentos se presentarán con el objetivo de sensibilizar a los 
agentes estatales y, más particularmente, a los gestores de polí-
ticas públicas, para actuar de manera más receptiva y respetuosa 
hacia los pueblos indígenas y hacia el propio trabajo antropoló-
gico, lo que podría beneficiar otras políticas públicas y procesos 
administrativos y legales de operativización de los derechos de los 
pueblos indígenas.
Se argumenta a continuación que la antropología pública - enten-
dida como el trabajo de los antropólogos y las antropólogas1 en la 
esfera pública con cuestiones o problemas sociales que preocupan 
a la sociedad nacional - ha contribuido a flexibilizar la rigidez ra-
cional-burocrática de los procesos administrativos y jurídicos del 
Estado, reduciendo su carácter de dominación sobre poblaciones 
clasificadas como minoritarias, indígenas, étnicas o tribales. Esto 
ocurre precisamente por la abdicación de una concepción bucólica 
de “campo” y la adopción de la ética discursiva en el diálogo inte-
rétnico como principio rector del diálogo con los pueblos indígenas 
en el ámbito de las políticas públicas. En el contexto de la política 

1	  Se adoptará la forma masculina para escribir el artículo solo para que 
sea más fácil de leer.



Página 4 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

de reconocimiento de territorios indígenas en Brasil, esto significa 
que la antropología pública ha asumido la tarea de ir más allá del 
reconocimiento de identidades étnicas y territorios, y hacia una 
reformulación más horizontal de los modos asimétricos de relación 
entre el Estado y los pueblos indígenas, posibilitando su participa-
ción como sujetos colectivos de derecho, con sus propias culturas, 
en la propia acción estatal de protección administrativa de sus 
tierras. Se argumenta, por tanto, que no sólo ha hecho viable el 
derecho de los pueblos indígenas a sus territorios, sino que tam-
bién ha proporcionado una mayor receptividad e inteligibilidad de 
estos derechos al interior de las instituciones públicas, haciendo 
que estas instituciones sean más permeables a estos derechos e 
inclinadas a compartirlos como un derecho que aporta a la socie-
dad en su conjunto.
Promover esta interpretación de la política pública indigenista de 
demarcación de tierras indígenas en Brasil está en línea con las 
consideraciones de antropólogos de políticas públicas, como We-
del, Shore, Feldman & Lathrop (2005), según las cuales las políti-
cas públicas deben interpretarse más allá del sentido común que 
existe sobre ellas, incluso dentro de los estados. Esto significa que 
es esencial reconocerlas como formas “públicas” de hacer política. 
En sus palabras:

Por lo general, la “política pública” se representa como algo 
que es a la vez neutral y racional: una mera herramienta que 
sirve para unir medios y fines o para cerrar la brecha entre los 
objetivos y su ejecución; en resumen, una forma legal-racional 
de hacer las cosas.  Nuestro argumento es que estos supuestos 
(incluso la afirmación de “racionalidad”) deben ser cuestionados 
en lugar de tomarlos al pie de la letra, y sea lo que sea, la 
política pública también debe entenderse como un tipo de poder, 
así como la encarnación de un cierto tipo de razón instrumental. 
De hecho, el campo de los estudios de políticas a menudo ha 
evadido la crítica seria porque no ha explorado adecuadamente 
cómo las narrativas de políticas públicas movilizan el lenguaje de 
la ciencia, la razón y el “sentido común”. La política pública puede 
presentarse como apolítica porque apela a un razonamiento 
científico aparentemente neutral o a afirmaciones incontestables 
sobre la naturaleza humana. De esta manera, los responsables de 



Página 5 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

las políticas públicas pueden silenciar a la oposición no mediante 
hábiles maniobras maquiavélicas, sino simplemente presentando 
contraargumentos como “irracionales” o “imprácticos”. Por lo 
tanto, una tarea clave para la antropología de las políticas es 
exponer los efectos políticos de declaraciones supuestamente 
neutrales sobre la realidad. (2005: 37, traducción propia)2

Dicho esto, a continuación se describe cómo la antropología públi-
ca en Brasil ha contribuido a legitimar el derecho de los pueblos 
indígenas a sus territorios ancestrales a partir de una práctica 
que se opone al silenciamiento “racional-burocrático” impuesto a 
los conocimientos de los pueblos indígenas en los procesos admi-
nistrativos y judiciales, al mismo tiempo que recibe, respeta y se 
hace eco de sus cosmologías dentro del Estado y para el conjunto 
de la sociedad nacional. El objetivo es compartir cómo una política 
pública llegó y sigue “interculturalizándose” al interior del Estado, 
para oponerse a la necropolítica surgida de la alianza de los go-
biernos con las grandes corporaciones, así como a la indulgencia 
e incluso connivencia de estos mismos gobiernos con el crimen 
organizado, en favor del extractivismo depredador en tierras indí-
genas y en tierras de otros pueblos y comunidades tradicionales.
Este artículo considera la participación indígena en las políticas 
públicas de demarcación de sus territorios como expresión de un 
proceso más amplio de patrimonialización de sus expresiones y 
manifestaciones culturales, y es importante comprender cómo los 
antropólogos han participado en este proceso y, en gran medi-

2	  “Typically, ‘policy’ is represented as something that is both neutral and 
rational: a mere tool that serves to unite means and ends or bridge the gap 
between goals and their execution? In short, a legal-rational way of getting 
things done. Our argument is that these assumptions (even the claim to “ratio-
nality”) need to be questioned rather than taken at face value, and whatever 
else it might be, policy must also be understood as a type of power as well as 
the embodiment of a certain kind of instrumental reason. Indeed, the field of 
policy studies has often evaded serious critique because it has not adequately 
explored how policy narratives mobilize the language of science, reason, and 
‘common sense’. Policy can be presented as apolitical because it appeals to 
seemingly neutral scientific reasoning or incontestable assertions about human 
nature. In this way, policy makers can mute opposition not through crafty Ma-
chiavellian maneuvers but by simply casting counterarguments as ‘irrational’ 
or ‘impractical’. Thus, a key task for the anthropology of policy is to expose the 
political effects of allegedly neutral statements about reality.”  (Wedel, Shore, 
Feldman & Lathrop, 2005: 37) 



Página 6 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

da, han mediado un horizonte común de sentido entre la acción 
colectiva de los pueblos indígenas, sus agencias y agentes, y las 
demás agencias y agentes del Estado, de la sociedad civil, de las 
iglesias y también del mercado. Observar este campo de diálo-
go común que ofrecen las políticas públicas permite encontrar y 
valorar formas de acción coherentes en términos interculturales, 
compatibles con los códigos administrativos, jurídicos y científicos 
vigentes, capaces de abordar el mundo político real y las relacio-
nes de poder que definen los dramas sociales desencadenados por 
el “desarrollo” capitalista, particularmente en sus versiones neo-
liberales, conservadoras o progresistas y neoextractivistas sobre 
los territorios indígenas.
Dicho esto, Brasil, como toda América Latina, ha sido escenario 
de múltiples, consecutivas y, en algunos casos, superpuestas si-
tuaciones de fricción interétnica (Cardoso de Oliveira, 1964), que 
movilizan casi todas las fuerzas de líderes comunitarios, ambien-
talistas, defensores de derechos humanos e investigadores com-
prometidos. Sin embargo, no podemos perder de vista que nues-
tra región también cuenta con experiencias no menos relevantes 
en la articulación de políticas públicas con las propias organiza-
ciones indígenas, las cuales son apoyadas por entidades de coo-
peración internacional, sociedad civil e incluso distintas denomi-
naciones religiosas y del mercado. Este campo indígena en favor 
de los derechos de los pueblos indígenas y las comunidades tra-
dicionales locales se ha convertido en el principal lugar de acción 
práctica, comprometida y colaborativa de los antropólogos como 
expertos en estas políticas. Y este campo ha sido uno de los más 
importantes en aportar, desde América Latina, los más importan-
tes subsidios teóricos, metodológicos y críticos a la disciplina en 
su conjunto. De esta forma, se destaca el estilo de actuación de la 
antropología pública en la política de demarcación de tierras indí-
genas en Brasil para dilucidar la centralidad de la ética discursiva 
para la implementación de políticas públicas dirigidas a los pue-
blos indígenas del continente de Abya Yala.



Página 7 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

La constitucionalización de los derechos de los pueblos 
indígenas en Brasil como condición para la práctica de la 
antropología pública
El contexto brasileño es particularmente revelador de la eficacia 
de la política interétnica indígena para el reconocimiento de sus 
derechos territoriales. Brasil alberga más de 266 pueblos indíge-
nas, hablantes de 150 lenguas además del portugués, totalizando 
más de un millón seiscientas mil personas (IBGE, 2022). Esta di-
versidad de pueblos, aunque pequeña en términos demográficos, 
que no supera el 1% de la población nacional-, ha acumulado un 
importante capital simbólico en el seno de la sociedad nacional 
y de la comunidad internacional. Actualmente, los pueblos indí-
genas están articulados políticamente por una red integrada por 
cientos de asociaciones, organizaciones y movimientos, además 
de cargos electivos (alcaldes y concejales) y cargos ocupados en 
la administración indígena, que cuenta con un ministerio y varias 
secretarías en áreas de salud, educación y gestión ambiental en 
municipios, estados y el gobierno federal. Toda esta estructura 
culmina en la Comisión Nacional de Política Indígena (CNPI), don-
de tienen asientos los dirigentes indígenas distribuidos por regio-
nes. Brasil tiene actualmente cinco parlamentarios indígenas elec-
tos, pero ningún senador o gobernador indígena, a diferencia de 
lo que sucede en otros países latinoamericanos. En todo caso, es 
en las instancias mencionadas donde los pueblos indígenas están 
presentes para actuar en el escenario político local, estatal, nacio-
nal e internacional.
La principal evidencia de la capacidad de los pueblos indígenas 
para producir políticas públicas está en su recuperación territorial 
luego del largo proceso de colonización al que fueron y aún están 
sometidos. Estos pueblos habitan actualmente 688 territorios o 
tierras indígenas en acuerdo con la clasificación oficial, que suman 
una superficie de 112.983.625 hectáreas (1.129.836 km2). Esto 
significa que el 13,3% del territorio del país está reservado para 
el uso exclusivo de los pueblos indígenas. La mayor parte de es-
tas tierras indígenas se concentran en la Amazonía Legal, donde 
se ubican 414 áreas o 111.108.392 hectáreas, que representan 



Página 8 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

el 21,73% del territorio amazónico y el 98,47% de la extensión 
de todas las tierras indígenas del país. Los pueblos indígenas de 
la Amazonía han protagonizado pues una extensa y profunda re-
sistencia ecoterritorial al extractivismo de largo plazo, que ob-
viamente no está exenta de tensiones, presiones y considerables 
pérdidas de vidas, de áreas forestales, de contaminación del sue-
lo, del agua y del aire etc. Pero es aquí donde reside una de las 
mejores perspectivas de lograr un futuro común ecológicamente 
sostenible.
Sin embargo, los derechos territoriales de los pueblos indígenas 
sólo pudieron ser implementados por el Estado con tal alcance 
después de la promulgación de la Constitución Federal (CF) en 
1988. Aunque las acciones de demarcación de reservas y tierras 
indígenas en el contexto brasileño sean anteriores a la CF, fue con 
el nuevo texto constitucional que los derechos de los pueblos indí-
genas comenzaron a ser promovidos en términos propiamente in-
terculturales. Esto ocurrió gracias al artículo 231, fruto de la lucha 
política de los dichos pueblos y sus aliados en la esfera pública, 
posibilitando la interpretación de las culturas e identidades indí-
genas, así como sus propias formas de relacionarse con el medio 
ambiente, visible e invisible, como algo dotado de valor intrínseco, 
no subordinado a los valores extrínsecos generados por el capita-
lismo. Por tanto, al reconocer el artículo mencionado la organiza-
ción social, las costumbres, lenguas, creencias y tradiciones de los 
pueblos indígenas, y los derechos originarios sobre las tierras que 
tradicionalmente ocupan, le dio a la demarcación de sus tierras un 
carácter integral u holístico para la promoción de otros derechos 
y políticas.
Fue precisamente allí donde la antropología pública se mostró fun-
damental para operar la fusión de horizontes entre la etnopolítica 
y las políticas públicas en la estructura burocratizada del Estado 
brasileño moderno. Lo notable de este proceso, y ejemplar para 
los efectos de este artículo, es considerar la existencia de tal eco-
sistema institucional de reconocimiento de las identidades y terri-
torios en los aparatos de la administración pública y del sistema 
de justicia estatal, proceso este que carece aún de una etnografía 
propiamente dicho en el ámbito del Estado.



Página 9 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

A todos los efectos, se ha reconocido a los pueblos indígenas del 
Brasil como poseedores de derechos originarios sobre las tierras 
que tradicionalmente ocupan, que son fundamentales para que 
puedan seguir viviendo as en sus propios términos. Esto significa 
que la Constitución de 1988 consagró el entendimiento de que 
los pueblos indígenas son titulares de derechos originarios y que 
éstos deben ser respetados para garantizar su futuro autónomo 
en ciertos territorios tradicionalmente ocupados. Esta es la fuente 
primaria y congénita de su derecho, que es anterior a cualquier 
otro derecho de posesión o propiedad reclamado por otras partes. 
Se trata de un “derecho social total” que, para ser efectivo, ne-
cesita apoyarse en sus “usos, costumbres y tradiciones”, en una 
palabra: la cultura.
El núcleo de toda la formulación constitucional de los derechos te-
rritoriales de los pueblos indígenas en Brasil está vinculado a esta 
idea de “tradición” y “cultura” como organizadora de la experien-
cia y la acción humana a través de medios simbólicos, que vinie-
ron a sustituir, en el campo administrativo y jurídico que interesa 
a la discusión aquí, comprensiones anteriores sobre los derechos 
indígenas a la tierra en términos de probar la ocupación inaltera-
da e inmemorial de determinados territorios. En consecuencia, el 
derecho originario que esta población tienen sobre sus tierras es 
independiente de cualquier otro tipo de reconocimiento y corres-
ponde al Estado hacerlo valer donde y cuando los pueblos indíge-
nas así lo reclamen, sobre las áreas que sean esenciales para su 
supervivencia física y según sus propios términos culturales. Para 
decirlo de forma más objetiva:

Cuando una comunidad indígena ocupe un área determinada 
conforme al artículo 231, la Administración deberá delimitar 
y demarcar físicamente sus límites. Esta ley está vinculada a 
la definición del artículo 231 y, por ello, la Administración no 
puede dejar de promoverla. (ISA/Assessoria Jurídica, 1997: 08, 
traducción propia)3

3	 “Sempre que uma comunidade indígena ocupar determinada área nos 
moldes do artigo 231, a Administração terá que delimitá-la e realizar a demar-
cação física dos seus limites. Este ato está vinculado à definição do artigo 231 
e, por isso mesmo, a Administração não pode deixar de promovê-lo.”  (ISA/
Assessoria Jurídica, 1997: 08, consultado el 28 de febrero de 2017 de: http://
www.funai.gov.br/index.php/2014-02-07-13-24-32)



Página 10 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

Por tanto, para que una tierra indígena se constituya como una 
unidad territorial para uso exclusivo de uno o más pueblos in-
dígenas en Brasil, ha sido necesaria la realización de un estudio 
interdisciplinario por un grupo de trabajo, coordinado por antropó-
logos, que presenten datos e informaciones para la identificación 
y delimitación del área territorial requeridaa para la supervivencia 
física y cultural del pueblo o pueblos indígenas que allí habitan de 
forma tradicional. Es bajo estos términos amplios, que involucran 
el pasado, presente y futuro de uno o más pueblos indígenas en 
determinados territorios, que los antropólogos han contribuido di-
rectamente al reconocimiento de quinientas sesenta y dos tierras 
indígenas hasta el presente.
Actualmente tenemos un promedio de 15 tierras indígenas re-
conocidas por año, a partir de la promulgación de la Constitu-
ción, incluyendo áreas reconocidas anteriormente. Esto equivale 
a 116.997.082 hectáreas, además de otras treinta y una reservas 
indígenas, equivalentes a 42.621 hectáreas. Esto representa el 
77,19% del total de setecientas veintiocho tierras incluidas en el 
Sistema de Información Indígena (SII) de la Fundación Nacional 
de los Pueblos Indígenas (FUNAI), y que representarían aproxima-
damente 127.583.617 hectáreas o el 14,98% del territorio nacio-
nal, siendo que el 54% de ellas están en la región Norte donde se 
concentra el bioma amazónico. Se trata de un resultado sustantivo 
logrado por la experiencia antropológica en la protección jurídica 
de los derechos de los pueblos indígenas a tierras esenciales para 
su supervivencia física y cultural.
Considerando la literatura existente sobre las experiencias de 
identificación y demarcación de tierras indígenas en Brasil (Pache-
co de Oliveira & Almeida, 1998; Kasburg & Gramkow, 1999; Souza 
Lima & Barretto Filho, 2005, entre otros) y mi experiencia perso-
nal con procesos de identificación, demarcación y rectificación de 
límites de tierras indígenas, así como con procesos de titulación de 
tierras de quilombos en Brasil, que me permitió realizar y revisar 
el trabajo de decenas de antropólogos, se propone ahora que el 
núcleo de la aprendizaje fundamental de la práctica antropológica 
en la demarcación de tierras indígenas en Brasil ha sido la adop-



Página 11 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

ción operacional de los principios de la ética discursiva en el diálo-
go interétnico. Combinado con las inevitables reelaboraciones de 
las nociones de investigación de campo, observación participante, 
etnografía etc., y viéndose obligada a encuadrar la práctica antro-
pológica de acuerdo con las normas vigentes, la ética discursiva, 
entendida como una experiencia de interlocución hermenéutica, 
ha demostrado ser el principal recurso interactivo para posibilitar 
la producción de datos etnográficos en el contexto situacional del 
trabajo del Grupo Técnico (GT), al mismo tiempo que posibilitar 
la participación consensuada, libre e informada de los pueblos in-
dígenas en el proceso. Además, la ética discursiva también ha 
permitido la articulación semántica entre el lenguaje de los dere-
chos territoriales, la etnohistoria y la cosmopolítica amerindia vía 
interpretación antropológica. Vea a continuación las condiciones 
de posibilidad que hicieron esto posible.

La actividad técnica de identificación y delimitación de 
tierras indígenas y la inevitabilidad del diálogo interétnico 
en la política de demarcación
Como ya es de conocimiento público, es para dar fe de los vínculos 
tradicionales de uno o más pueblos indígenas a un territorio que, 
en Brasil, los antropólogos son llamados a coordinar grupos de 
trabajo llamados Grupos Técnicos (GTs). Grupos necesariamen-
te interdisciplinarios, como veremos a continuación, responsables 
por la elaboración de informes detallados de identificación y de-
limitación (RCIDs), en los cuales los vínculos tradicionales con el 
territorio necesitarán ser descritos textualmente y de acuerdo con 
la Portaria (Ordenanza) nº 14, de 9 de enero de 1996, del Minis-
terio de Justicia (MJ). Según los términos de esta Portaria, los an-
tropólogos deben proporcionar datos que contengan información 
general sobre tres conjuntos de datos principales:

I. Datos antropológicos, demográficos y ambientales, tales como: 
filiación cultural y lingüística, posibles migraciones, censo demo-
gráfico, distribución espacial de la población, antecedentes de 
ocupación de tierras indígenas, prácticas secesionistas del pueblo, 



Página 12 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

distribución de los pueblos, con su respectiva población y ubica-
ción, método de construcción y permanencia de los pueblos, la 
superficie que ocuparon y el tiempo que llevan en sus ubicacio-
nes actuales; descripción de las actividades productivas desarro-
lladas por el grupo con la identificación, ubicación y tamaño de 
las áreas utilizadas para tal fin, descripción de las características 
de la economía desarrollada por el pueblo indígena, de los cam-
bios que puedan haberse producido en la economía tradicional 
como resultado del contacto con la sociedad circundante y de la 
forma en que se procesaron dichos cambios, descripción de las 
relaciones socioeconómicas-culturales con otros grupos indígenas 
y con la sociedad circundante, identificación y descripción de las 
áreas esenciales para la preservación de los recursos necesarios 
para el bienestar económico y cultural del pueblo indígena, expli-
cación de las razones por las cuales dichas áreas son esenciales 
y necesarias, datos sobre las tasas de natalidad y mortalidad del 
grupo en los últimos años, indicando las causas, en caso de que se 
identifiquen factores causantes de desequilibrio en dichas tasas, 
y proyecciones respecto del crecimiento poblacional del grupo; 
descripción de los aspectos cosmológicos del grupo, áreas de uso 
ritual, cementerios, lugares sagrados, sitios arqueológicos etc., 
explicando la relación de dichas áreas con la situación actual y 
cómo esta relación se logra en el caso específico, identificación y 
descripción de las áreas necesarias para la reproducción física y 
cultural del grupo indígena, explicando las razones por las cuales 
son necesarias para el propósito mencionado;

II. Datos de la cadena de dominio de la tierra, tales como: iden-
tificación y censo de los ocupantes no indígenas y la descripción 
de las áreas ocupadas por ellos, con su respectiva extensión, las 
fechas de estas ocupaciones y la descripción de las mejoras reali-
zadas, información sobre la naturaleza de esta ocupación, con la 
identificación de los títulos de posesión y/o propiedad existentes, 
describiendo su calificación y origen, información, en caso de que 
algún ocupante cuente con un documento de un organismo públi-
co, sobre la forma y fundamentos de expedición del documento, el 



Página 13 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

cual deberá obtenerse del organismo emisor; Y por último,
III. Datos cartográficos que contienen los límites propuestos del 
área demarcada. Esta misma Portaria exige que el trabajo se de-
sarrolle con la participación del pueblo o pueblos indígenas involu-
crados, dejando constancia de la respectiva manifestación y de las 
razones y fundamentos de la aceptación o rechazo, total o parcial, 
por parte del GT, del contenido de dicha manifestación. El trabajo 
antropológico deberá ir acompañado además de un mapa topo-
gráfico, en el que se deberán identificar datos relativos a las vías 
de acceso terrestre, fluvial y aéreo existentes, puntos de apoyo 
cartográfico y logístico e identificación de los detalles menciona-
dos.
Como se puede observar, se trata de una caracterización amplia y 
detallada de la información etnográfica, demográfica, territorial y 
cartográfica que debe ser obtenida, sistematizada e interpretada 
por los antropólogos, con el aporte ocasional de conocimientos 
provenientes de la lingüística, la economía, la ecología, la arqueo-
logía, la historia entre otras disciplinas. . Esta estandarización 
otorga a la antropología una extraordinaria competencia interdis-
ciplinaria para reunir aportes de teorías y metodologías tan distin-
tas como divergentes en algunos casos, en términos de definir qué 
contaría realmente como datos objetivos provenientes de la in-
vestigación empírica y la forma “apropiada” o “científica” de inter-
pretarlos. Como un “modo de producción de conocimiento” propio 
de una ciencia social dedicada a la interpretación de las culturas, 
y que considera a los antropólogos como sujetos comprometidos 
con el reconocimiento, la relativización y la valorización de las 
diferencias culturales, se asume, por tanto, que la etnografía es 
un tipo de artefacto textual heteroglósico, capaz de capturar y ex-
presar de manera inteligible, y apoyado en múltiples disciplinas, 
el patrimonio cultural intangible o inmaterial de las comunidades 
locales y establecer, a partir de esta comprensión, los límites de 
un territorio para el uso exclusivo de uno o más pueblos indígenas 
en el presente y para su futuro.
A pesar de toda la complejidad epistemológica que implica este 
tipo de política pública, se trata también de una actividad de ca-



Página 14 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

rácter experto que no puede llevarse a cabo sin el consentimiento 
previo, libre e informado de los pueblos indígenas en relación con 
el trabajo del GT, así como es una actividad impracticable sin la 
participación y colaboración directa de los pueblos indígenas a lo 
largo de todo el trabajo de campo de los antropólogos y su equipo. 
Este contexto situacional sitúa el trabajo antropológico en un cam-
po más denso de moralidades y relaciones de poder, reestructu-
rando ética y políticamente la acción antropológica en la situación 
de identificación y delimitación de tierras indígenas, que se con-
vierte así en una acción heterodoxa e híbrida en comparación con 
la noción de investigación de campo establecida en la disciplina.
Cuando digo “heterodoxa”, me refiero a que se trata menos de 
una “antropología hegemónica”, practicada en situaciones colonia-
les de ultramar, y más de una “antropología controlada por el Es-
tado”, practicada en el propio contexto nacional del antropólogo, 
basada en un énfasis en la etnografía como método, pero combi-
nada con el conjunto de normas, procedimientos, reglas y leyes 
que rigen las políticas públicas dentro de uno o más organismos 
estatales o bajo su control en situaciones de colonialismo interno. 
Esto implica admitir, de entrada, que la experticia de esta antro-
pología, denominada en este artículo como pública, se expresa en 
códigos de representación de la realidad muy poderosos, como 
son los códigos burocráticos de la administración pública y del de-
recho frente a situaciones de extrema asimetría en las relaciones 
interétnicas. En este campo de acción institucional e intersticial, 
la antropología pública acaba ocupando un lugar metodológica-
mente difícil para orientar su práctica. Para ser practicada en el 
Estado, tuvo que renunciar, en primer lugar, a los significados y 
prácticas convencionales de la propia noción de “campo” como 
“lugar de co-residencia”, “tierra inexplorada y salvaje, no tocada 
por la civilización moderna”, presente en las etnografías clásicas 
y, en segundo lugar, a la ilusión de implementar una política de 
representación etnográfica realista, según la cual la totalidad de 
una cultura sería descrita con base en la compartimentación de la 
sociedad en términos de su organización social y parentesco, cos-
mología, rituales y actividades productivas en equilibrio dinámico 



Página 15 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

sobre un ambiente natural dado, como en cierto modo suponen 
los términos de la Ordenanza nº 14 del Ministerio de Justicia de 
Brasil.
Si, por un lado, esta doble abdicación ha promovido crisis ocasio-
nales de identidad profesional entre sus practicantes dentro del 
Estado, quienes se ven impedidos, si no limitados en su posibili-
dad de actuar como antropólogos ortodoxos y outsiders, por otro 
lado, es necesaria porque los antropólogos que trabajan en este 
campo necesitan lidiar, como insiders heterodoxos, con dos fren-
tes de diálogo sobre los resultados de su trabajo a lo largo del 
proceso de demarcación. El primero, el de los pueblos indígenas 
que luchan por su territorio, para quienes los antropólogos ten-
drán que explicar qué parte de su cultura aceptará o rechazará la 
cultura de los blancos como válida para los efectos administrativos 
y legales de reconocer sus derechos; y el segundo, de los admi-
nistradores públicos y los profesionales del derecho, inicialmente 
desconfiados de la legitimidad de los reclamos indígenas y para 
quienes los antropólogos deberán explicar qué significa la cultura 
indígena y cómo se puede utilizar esta comprensión para hacer 
cumplir los derechos de los pueblos indígenas y las políticas pú-
blicas para ellos. En ambos frentes, los antropólogos necesitan 
practicar la antropología como servidores públicos, conscientes de 
que la cultura burocrática en la que están insertos estructura pre-
viamente su campo, su práctica, sus resultados y su recepción, 
en lugar de prestar servicios públicos como antropólogos, como 
parecen desear ciertos antropólogos y su asociación. Esto signifi-
ca que los antropólogos en el Estado contemplan dos direcciones 
simultáneamente, a modo de Jano, pero con especial atención a 
las demandas de las instituciones que los contratan, que son ne-
cesariamente más poderosas y de donde vendrán las decisiones 
definitivas sobre el proceso.
Existe también un tercer frente de diálogo que implica el diálogo 
con sectores de la propia comunidad antropológica y del campo 
indigenista dedicados a los casos en cuestión, pero este frente no 
tiene el poder suficiente para intervenir en la situación, a pesar de 



Página 16 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

constituirse en comunidades de stakeholders4 acerca del trabajo 
antropológico y de la recepción del trabajo de los antropólogos por 
parte de gestores y operadores jurídicos. En cualquier caso, como 
se puede observar, siempre habrá tres “verdades” en tensión entre 
sí: la indígena, la racional-legal o burocrática y la antropológica.
A partir de este punto, sigo la argumentación de Roberto Cardoso 
de Oliveira (2000) sobre la necesidad de autocrítica que se impo-
ne a esta antropología actuante en la esfera pública a partir de 
ciertas políticas públicas del Estado para los pueblos indígenas. 
Los tres frentes interculturales de diálogo enunciados, exponen 
aquello que Cardoso de Oliveira entiende como siendo las precon-
diciones de un diálogo efectivamente democrático. Recorriendo a 
la teoría de Apel, Cardoso de Oliveira recuerda dos ideas centrales 
en su teoría: la de comunidad de comunicación y de comunidad 
de argumentación. Una “comunidad de comunicación” es una ins-
tancia constitutiva de cualquier tipo de conocimiento, incluido el 
conocimiento científico. Se trata de una instancia marcada por la 
intersubjetividad, inherente a su vez a toda “comunidad de argu-
mentación”. Según Cardoso de Oliveira, se entiende que los con-
ceptos de comunidad de comunicación y comunidad de argumen-
tación son coextensivos; es decir, que dichas comunidades están 
formadas tanto por individuos de cualquier grupo cultural, como 
por elementos de un segmento profesional específico (científico, 
técnico o administrativo) de la misma sociedad, siempre que estén 
insertos en el mismo “juego de lenguaje” o en el mismo subsiste-
ma cultural.
El GT, por tanto, realiza el trabajo de campo bajo el signo de una 
triple tensión, pero que está insertada en un mismo “subsistema 
cultural”, y los resultados de sus actividades producidos en estas 
circunstancias inciden en el desarrollo de todo el proceso de de-
marcación administrativa, lo que termina construyendo la realidad 
de las tierras indígenas como un hecho híbrido, simultáneamente 
indígena-antropológico-jurídico y político o sea un artefacto cultu-
ral. El hecho de ser la primera iniciativa oficial de intervención en 
un territorio, muchas veces en disputa, hace de esta etapa un mo-

4	  Partes interesadas.



Página 17 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

mento de efervescencia dialógica para las comunidades locales, 
así como para otros sujetos involucrados e implicados en el tra-
bajo de reorganización territorial. Los antropólogos que coordinan 
los GT están por tanto obligados a promover formas de diálogo 
interétnico que posibiliten una participación más simétrica de los 
pueblos indígenas en el proceso de definición de espacios cultural, 
ambiental y políticamente sustentables para sus pueblos y comu-
nidades, conscientes de su vulnerabilidad frente a las actividades 
productivas de la sociedad dominante. Como bien observan al res-
pecto Pacheco de Oliveira y Almeida, el trabajo de identificación y 
delimitación configura:

una dimensión de negociación en la que los actores buscan 
maximizar sus intereses frente a un determinado contexto 
histórico y una determinada correlación de fuerzas. Mientras 
que en el primer nivel (técnico) la identificación debe realizarse 
con una investigación antropológica competente, en el segundo 
nivel (ético y político) plantea problemas cruciales como la 
participación de los indígenas y la representación de quienes 
expresan sus intereses y valores. (Pacheco de Oliveira e Almeida, 
1998.: 76-77, paréntesis añadidos)5

Esto implica practicar más la escucha dialógica que la observación 
participante, precisamente porque la situación de experticia an-
tropológica, como la de identificación y delimitación de tierras in-
dígenas, ha problematizado las concepciones de espacio (lugar) y 
tiempo (duración), tal como solían representarse en la etnografía 
realista clásica, obligando a los antropólogos a trabajar con otro 
marco conceptual de referencia para lidiar con el énfasis excesivo 
dado al lugar como locus de identidad, a la historia como contexto 
para explicar el presente etnográfico y a la alteridad como un tipo 
de diferencia radical de los pueblos indígenas en relación con la 
sociedad dominante. El trabajo antropológico en el ámbito de las 
5	  “... uma dimensão de barganha na qual os atores buscam maximizar 
os seus interesses face a um certo contexto histórico e uma determinada co-
rrelação de forças. Enquanto no primeiro plano (técnico) a identificação precisa 
ser realizada com uma pesquisa antropológica competente, nesse segundo pla-
no (ético e político) ela coloca problemas cruciais como o da participação dos 
índios e da representatividade daqueles que expressam os seus interesses e 
valores”. (Pacheco de Oliveira e Almeida, 1998 op. cit.: 76-77, parêntesis adi-
cionados)



Página 18 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

políticas públicas indígenas de demarcación de tierras indígenas 
ha implicado entonces la necesidad de reconocer en otros las mis-
mas condiciones de modernidad, e incluso algunas identidades, 
que experimentamos de manera compartida, en el mundo de la 
vida. Seguimos actuando en el “presente etnográfico”, pero con 
otra calidad de presencia a través de la escucha de la memoria 
que sustenta la etnohistoria indígena en un contexto atravesado 
por relaciones de poder asimétricas y sometidos al poder del Es-
tado para reconstruir la realidad.
Otro aspecto distintivo de la práctica antropológica en el contex-
to situacional de la política de demarcación es el hecho de que al 
asumir la coordinación de un GT, el antropólogo se involucra en 
una especie de cargo público itinerante que acumula funciones de 
investigación, mediación de conflictos, asistencia y seguridad que 
en nada se parece al trabajo a menudo solitario con los pueblos 
indígenas. Muchas veces el “trabajo de campo” del GT sirve como 
respuesta a una demanda de emergencia (ataques a la vida de 
indígenas, invasiones, explotación ilegal de recursos naturales, un 
gran proyecto de desarrollo, etc.), por lo tanto, no se debe esperar 
que sus informes sean una etnografía de un hecho social total, un 
análisis de las reglas de parentesco indígenas o una recopilación 
de las narraciones míticas de un pueblo. Tampoco se debe espe-
rar que las actividades del GT se limiten a proponer una delimi-
tación territorial, pues como resultado directo del primer tipo de 
delimitación, se promueve también una delimitación étnica de los 
indígenas y no indígenas residentes en esa zona, quienes tendrán, 
o no (en el segundo caso), derecho a reproducir sus formas tradi-
cionales de ocupación de la misma. La propuesta antropológica de 
identificación y delimitación de un territorio indígena es, por tanto, 
una construcción dialógica en un campo asimétrico de relaciones 
que acaba promoviendo una serie de efectos estatales sobre la si-
tuación, que son en sí mismos susceptibles de descripción (meta)
etnográfica.
Basado en mi propia experiencia como coordinador de un GT para 
la identificación y delimitación de una de las tierras indígenas del 
pueblo Tremembé en el nordeste de Brasil en 1999, quisiera su-
gerir que lo que se discute es precisamente, en la comunidad in-



Página 19 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

terétnica de comunicación es el poder de imponer instrumentos 
arbitrarios de conocimiento y expresión (taxonomías) de la reali-
dad social. En una palabra, lo que hay en juego entre Tremembés, 
Funai, regionales, entre otros, más que el terreno en sí, es el po-
der de producción de las propias identidades sociales, es decir, el 
poder de afirmar quién uno es y quien no es “indígena”. Este juego 
debe entenderse como una lucha entre clasificaciones. El antropó-
logo tiene aquí un capital específico y ocupa una posición de peso 
relativo en el campo de la producción cultural de las taxonomías 
oficiales y ésta parece constituir su única y especial fuerza. La 
idea de poder que guía esta disputa remite necesariamente a una 
noción de “competencia cooperativa”, que encuentra en el antro-
pólogo-coordinador su árbitro y principal articulador a nivel local 
y extralocal.
Al respecto, el antropólogo caribeño Michel-Rolph Trouillot siste-
matizó los “efectos de Estado” como aquellos que producen:

un efecto aislante, es decir, la producción de sujetos 
individualizados atomizados, moldeados y configurados para 
el gobierno como parte de un “público” indiferenciado pero 
específico;

un efecto de identificación, es decir, un realineamiento de 
subjetividades atomizadas a lo largo de líneas colectivas dentro 
de las cuales los individuos se reconocen como iguales;

un efecto de legibilidad, es decir, la producción de un lenguaje y 
de un conocimiento para la gobernanza, de herramientas teóricas 
y empíricas que clasifican, serializan y regulan las colectividades, 
y de las colectividades así engendradas; (y)

un efecto de espacialización, es decir, la producción de límites 
—tanto internos como externos— de territorios y jurisdicciones. 
(2003: 81, traducción propia)6

6	 “(1) an isolation effect, that is, the production of atomized individualized 
subjects molded and modeled for governance as part of an undifferentiated yet 
specific “public”;
(2) an identification effect, that is, a realignment of the atomized subjectivi-
ties along collective lines within which individuals recognize themselves as the 
same;
(3) a legibility effect, that is, the production of both a language and a knowled-
ge for governance, of theoretical and empirical tools that classify, serialize, and 
regulate collectivities, and of the collectivities so engendered;
(4) a spatialization effect, that is, the production of boundaries-both internal 
and external-of territories and jurisdiction. (Trouillot, 2003: 81)



Página 20 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

Nos encontramos pues ante una nueva idea de “campo” y una 
nueva representación del “trabajo del antropólogo” en este cam-
po. Aquí, la antropología no trata tanto de interpretar culturas 
sino de la colaboración interétnica para promover el diálogo inter-
cultural con el objeto de definir una delimitación territorial y, en 
consecuencia, el cuerpo de derechos atribuidos a una identidad 
étnica allí estabilizada para efectos administrativos. Esta manera 
de concebir la actividad antropológica en procesos de relevante 
interés público ha servido de base para una nueva forma de rela-
ción entre indígenas y antropólogos en el contexto del trabajo de 
identificación y delimitación de tierras indígenas, donde la retórica 
de una “presencia experiencial” y el estatuto de las “representa-
ciones” ocupan un lugar central. Como lo previeron James Clifford 
y George Marcus en su obra posmoderna publicada en 1986, que 
promovía la transición de la “descripción densa” a la “poética y 
política de la etnografía”, el contexto situacional de la práctica 
antropológica en la política pública de demarcación consiste en 
desplazar el énfasis que habitualmente se da a la “etnografía” 
como la descripción resultante de la “observación participante” a 
la “etnografía” como un tipo de escritura realizada a partir de la 
“escucha dialógica” en coautoría con interlocutores nativos, re-
cordando, después de todo, que será en el dominio de una cierta 
“economía escritural” como práctica mítica “moderna” (Certeau, 
1998), que valora la escritura por encima de la oralidad, que la an-
tropología, como ciencia, podrá ejercer su influencia persuasiva en 
los procesos administrativos de demarcación de tierras indígenas, 
articulando en la escritura una oralidad polifónica que se encuen-
tra en este tipo de contexto situacional.Como resumió Oliveira Jr. 
al respecto:

De esta manera, el territorio es construido por el trabajo del 
antropólogo, y no verificado por él. En el trabajo antropológico 
de identificación y delimitación se construyen las condiciones 
de posibilidad para la materialización de una existencia 
autogestionada, para el presente y para el futuro. Identificar una 
Tierra Indígena es, por tanto, intervenir en un conflicto social 
con miras a establecer la ética de convivencia establecida en la 
Constitución. (2007:02, traducción propia)7

7	  “Desta forma, o território é construído pelo trabalho do antropólogo, e 



Página 21 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

De ello se desprende que fue, pues, en el campo de la ética y del 
diálogo intercultural que la antropología pública organizó su prin-
cipal contribución a la promoción de los derechos territoriales de 
los pueblos indígenas en Brasil. Así, presento a continuación, y a 
modo de conclusión, los términos o fundamentos en los que creo 
que reposa este estilo de acción y que podrían ampliarse a otros 
contextos de acción antropológica en las políticas públicas para los 
pueblos indígenas.

Ética discursiva, diálogo interétnico y perspectivas para la 
democratización de los procesos burocráticos
Hasta este punto, hemos buscado exponer las circunstancias cons-
titucionales que habrían llevado a la antropología pública a reco-
nocer a los pueblos indígenas como sujetos colectivos de derecho, 
moral y político, en el ámbito de la política pública de demarcación 
de tierras indígenas, superando la representación etnocéntrica de 
los pueblos indígenas como incapaces de dialogar racionalmente, 
lo que los ha excluido sistemáticamente de participar en otras 
políticas públicas, incluidas aquellas diseñadas para ellos. La ex-
periencia de la antropología en este métier parece haber logrado 
precisamente esta capacidad contrahegemónica de utilizar la éti-
ca discursiva en el diálogo interétnico con los pueblos indígenas 
como un método aceptado para promover el reconocimiento moral 
de estos pueblos, al tiempo que hace de este reconocimiento la 
exigencia ética y política para comprender y colaborar con sus co-
munidades y conocer sus culturas, al menos en su versión pública 
en la escena interétnica. Esto se dio debido a la profundización 
crítica, reflexiva y autocrítica del propio trabajo antropológico en 
situaciones asimétricas y estatistas de poder, superando la objeti-
vación de los otros y sus culturas, como sería propio de las cien-
cias naturales, en favor de establecer bases más hermenéuticas 
para el diálogo intercultural, como es propio de las ciencias socia-
les cuando se preocupan de reflexionar sobre su propia sociedad 
en términos étnicamente plurales.

não constatado por ele. Constrói-se, no trabalho antropológico de identificação 
e delimitação, as condições de possibilidade para a materialização de uma exis-
tência autogerida, para o presente e para o futuro. Identificar uma Terra Indí-
gena é, portanto, intervir em um conflito social com vistas ao estabelecimento 
daquela ética de convívio estabelecida na Constituição”. (2007: 02)



Página 22 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

Por “ética discursiva” y “bases más hermenéuticas del diálogo in-
tercultural” se entiende aquí las formas no coercitivas y no dis-
torsionadas de interacción comunicativa en un diálogo abierto. Se 
basa en la comprensión de que una conversación siempre pue-
de tener lugar sobre bases potencialmente sensatas, reflexivas y 
prácticas, lo que implica el reconocimiento recíproco del carácter 
racional y responsable de las partes involucradas en la interacción. 
Esta reciprocidad constituye la calidad ética del discurso dialógi-
co. Más que eso, la ética discursiva presupone la coexistencia de 
las partes en diálogo como miembros de un mismo “mundo de la 
vida”, de tal manera que la ética discursiva pretende expresar la 
razón comunicativa inherente a los seres humanos, según la cual 
podemos estar en desacuerdo sobre principios morales fundamen-
tales (por ejemplo, sobre la existencia de Dios o la existencia del 
alma en los fetos), pero aún así llegar a un acuerdo sobre aspec-
tos morales de cuestiones prácticas (por ejemplo, el Estado debe 
ser laico y el derecho al aborto entendido como una cuestión de 
salud). En este sentido, la ética discursiva se refiere al proceso 
comunicativo en el que los participantes en un discurso comparten 
sus percepciones, preocupaciones e intereses entre sí con la ex-
pectativa de que serán aceptados y respetados en sus posiciones. 
No se trata de un proceso en el que individuos aislados participan 
en procesos unilateralmente considerados universales para impo-
ner su posición a otros. Se trata, de hecho, de una práctica cien-
tífica que es al mismo tiempo ética y política (O’Hara, 1996: 97).
Sin embargo, en contextos interétnicos, estos supuestos de la éti-
ca discursiva no son tan inmediatamente aplicables. Es decir, si 
en contextos más homogéneos, étnicamente hablando, el acuerdo 
en torno a los supuestos de racionalidad, reflexividad y moralidad 
se da de forma más implícita, en los casos de interacciones entre 
miembros de pueblos y comunidades distintos, distantes incluso 
en términos lingüísticos, estos supuestos necesitan ser, en primer 
lugar, establecidos democráticamente.Como nos explicó al respec-
to el antropólogo Roberto Cardoso de Oliveira:



Página 23 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

El supuesto sobre la viabilidad de este diálogo y, en consecuencia, 
su inteligibilidad entre interlocutores (de diferentes etnias, culturas 
o lenguas) está en la observancia de un acuerdo intersubjetivo 
en torno a normas y reglas –explícitas o implícitas (...). En 
resumen, la observancia de la ética, entendida aquí como el deber 
de obedecer las normas establecidas por consenso: ¡la noción de 
ética engloba precisamente esto! Sin embargo, para que estas 
relaciones dialógicas se produzcan en un plano simétrico entre 
los interlocutores –individuos o grupos– y mantengan un diálogo 
libre, sin dominación de un interlocutor sobre otro, es necesario 
que tengan lugar en un espacio sustancialmente democrático o, 
al menos, democratizable. (2000: 216, paréntesis añadidos)8

Para ilustrar lo que esto significa Cardoso de Oliveira describe, 
hipotéticamente, el encuentro entre un equipo de indigenistas 
(formado por antropólogos, técnicos y administradores) y líderes 
indígenas en el contexto de la implementación de un proyecto de 
etnodesarrollo, que puede adaptarse, sin dificultad, al trabajo de 
un GT de identificación y delimitación de una tierra indígena. Pre-
senta la composición de estos interlocutores como una verdadera 
comunidad de comunicación, en la que el diálogo tendría como 
objetivo un acuerdo intersubjetivo en torno a reglas mínimas que 
posibilitaron el intercambio de ideas formuladas por las partes. 
Según su descripción:

Se esperaría, en primer lugar, que los responsables de la acción 
indígena estuvieran naturalmente imbuidos de los principios 
del etnodesarrollo y, por lo tanto, buscarán dialogar con los 
líderes locales sobre sus deseos de cambio. En segundo lugar, la 
dirección que este cambio podría tomar sólo se descubriría como 
resultado del diálogo que necesariamente tendría que tener lugar 
dentro de una comunidad de comunicación transformada en una 
comunidad de argumentación, donde el intercambio de ideas se 

8	  “O pressuposto sobre a viabilidade desse diálogo e, por conseguinte, a 
inteligibilidade do mesmo entre interlocutores (de etnias, culturas ou línguas 
distintas) está na observância de um acordo intersubjetivo em torno de normas 
e de regras - explícitas ou implícitas (...).  Em suma, a observância de uma éti-
ca, aqui entendida como o dever de obediência às normas instituídas por con-
senso: a noção de eticidade recobre precisamente isso! Entretanto, para que 
essas relações dialógicas ocorram no plano simétrico entre os interlocutores 
- indivíduos ou grupos - e mantenham um diálogo livre, sem a dominação de 
um interlocutor sobre outro, elas devem se dar num espaço substancialmente 
democrático ou, pelo menos, democratizável”. (2000: 216, parêntesis adiciona-
dos)



Página 24 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

basaría en argumentos. No es difícil imaginar que en términos 
cognitivos se estaría produciendo lo que los hermenéuticos 
llaman una “fusión de horizontes”, donde el tipo de “verdad” 
alcanzable por la comunidad intercultural sería producto de una 
“negociación” entre las partes. En este sentido, el supuesto 
ético fundamental es que esta negociación sólo puede tener 
lugar en el ámbito de las relaciones interétnicas, es decir: 
libres y democráticas, capaces de establecer, en una primera 
etapa, reglas claras, acordadas por consenso explícito entre los 
interlocutores de ambas partes. No violar la ética comenzaría 
por no romper las reglas preliminares del entendimiento. 
De entrada, en lugar de la confrontación étnica -algo común 
en los programas de desarrollo- se esperaría también que la 
responsabilidad moral de hacer viable el diálogo estuviera en 
manos del sector indígena, convencido -por su parte- del espíritu 
y, en consecuencia, de los principios del etnodesarrollo. Se puede 
observar que esta modalidad de desarrollo alternativa, si bien 
sigue siendo una estrategia de cambio social inducido, opera en 
condiciones concretas muy diferentes de aquellas que sustentan 
los proyectos de desarrollo tradicionales. Y la condición principal 
estaría en la observancia de esos presupuestos éticos que acabo 
de examinar, incluyendo también que el extranjero (sic) -el 
no indio- esté abierto al horizonte del Otro: el de lo indígena. 
(Cardoso de Oliveira, 2000: 219-220, paréntesis añadidos)9

9	  “Seria de se esperar, em primeiro lugar, que os responsáveis pela ação 
indigenista estivessem naturalmente imbuídos dos princípios do etnodesenvol-
vimento e, portanto, procurassem dialogar com as lideranças locais sobre seus 
desejos de mudança. Em segundo lugar, a direção que essa mudança poderia 
tomar só seria descoberta como resultado da interlocução que deveria ocorrer 
necessariamente no interior de uma comunidade de comunicação transformada 
em comunidade de argumentação, onde a troca de idéias estará baseada em 
argumentos. Não será difícil imaginar que em termos cognitivos estaria oco-
rrendo o que os hermeneutas chamam de “fusão de horizontes”, onde o tipo 
de “verdade” alcançável pela comunidade intercultural seria produto de uma 
“negociação” entre as partes. Nesse sentido, o pressuposto ético fundamental é 
que essa negociação só pode ter lugar no âmbito de relações interétnicas, o que 
significa dizer: livres e democráticas, capazes de estabelecer, numa primeira 
etapa, regras claras, acordadas por consenso explícito entre os interlocutores 
de ambos os lados. O não ferir a ética começaria por não romper as regras 
preliminares de entendimento. Desde logo, em lugar de confronto étnico - algo 
corrente nos programas desenvolvimentistas - haveria de se esperar também 
que a responsabilidade moral de viabilizar a interlocução estaria nas mãos do 
setor indigenista, convencido - por seu lado - do espírito e, em consequência, 
dos princípios do etnodesenvolvimento. Constata-se assim que essa modalida-
de de desenvolvimento alternativo embora não deixe de se constituir em uma 
estratégia de mudança social induzida, ela opera sob condições concretas bem 
diversas daquelas que sustentam os projetos tradicionais desenvolvimentistas. 
E a condição principal estaria na observância desses pressupostos éticos que 
acabo de examinar, cabendo incluir ainda o alienígena (sic) - o não índio - es-
tar aberto ao horizonte do Outro: ao do indígena.” (Cardoso de Oliveira, 2000: 
219-220, parêntesis adicionados)



Página 25 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

En los procesos de demarcación de tierras indígenas, esta práctica 
ha sido la base de la acción antropológica en el ámbito de los GTs, 
posibilitando acceder a los principios culturales, discursivamente 
articulados, de los pueblos y comunidades, es decir, a sus ideolo-
gías, en el sentido de un conjunto de creencias, en un espacio de 
interacción plural y democrática, como suele ocurrir en el terreno, 
en la plaza o en las asambleas de los pueblos indígenas con sus 
prácticas colectivas de toma de decisiones. Esta información se 
contextualiza con otros datos, informaciones y observaciones, ar-
ticuladas teóricamente con la literatura etnográfica especializada 
y adaptadas al modelo normativo del informe de identificación y 
delimitación que propondrá una circunscripción territorial específi-
ca para uno o más pueblos indígenas. Es el trabajo antropológico, 
por tanto, el que ha asegurado la ética de la inclusión y el diálogo 
simétrico con los pueblos indígenas en los procesos de demarca-
ción, promoviendo un diálogo discursivamente ético que constru-
ya una proyección territorial ecológica y políticamente sustenta-
ble, comprensible simultáneamente por los pueblos indígenas y 
el Estado, al tiempo que indigeniza las prácticas y valores de sus 
agentes.
Lo que se desprende de lo anterior sobre la ética discursiva en el 
diálogo interétnico es que se trata de una práctica radicalmente 
contextualizada, que contrasta con otras políticas públicas desa-
rrolladas para los pueblos indígenas, apoyadas en métodos no-
motéticos, muchas veces ajenos al conocimiento íntimo y local de 
los pueblos indígenas sobre sí mismos. El trabajo antropológico 
en los procesos de demarcación guiado por los principios de la 
ética discursiva es precisamente consciente y crítico del contex-
to de situación que hace posible su realización, que incluye el 
contexto interétnico e intercultural más amplio de las relaciones 
entre los pueblos indígenas, el Estado y la sociedad regional. De 
esta manera, opera una base dialógica que ha hecho inteligibles 
los argumentos cosmológicos, aparentemente inconmensurables 
en los términos racionales-burocráticos del Estado y la sociedad 
dominantes.



Página 26 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

En otras palabras, tenemos que la ética discursiva, cuando se apli-
ca interculturalmente en contextos de diálogo interétnico, como 
las situaciones de identificación y delimitación de tierras indíge-
nas, proporciona una estructura conceptual para la reconstrucción 
de significados deconstruidos en la modernidad y que favorecen 
una lógica técnico-científica unívoca. Esto significa que, dado que 
la ética discursiva se basa en el respeto recíproco y la aceptación 
de las reglas del diálogo interétnico, tanto los conocimientos de 
los antropólogos y otros expertos participantes en el GT, como los 
conocimientos de los pueblos indígenas, serán considerados váli-
dos para el proceso de demarcación en su conjunto.
Lo que se buscó demostrar en este artículo es el modo como los 
procesos de demarcación burocrática fueron democratizados a tra-
vés de la ética discursiva en la práctica antropológica, con el fin de 
“traer perspectivas no hegemónicas al corazón de las acciones del 
Estado, en un intento de airear y ampliar el alcance de las decisio-
nes del poder público en favor de la consolidación de derechos di-
ferenciados” (Amorim, Alves & Schettino 2009: 2). Como explican 
claramente los antropólogos del Ministerio Público Federal (MPF) 
de Brasil, el papel de la antropología en estos procesos ha sido: 
“(...) evitar, en la medida de lo posible, que las decisiones relati-
vas a la vida de los grupos étnicos y sociales minoritarios se basen 
en una visión etnocéntrica, que toma apenas sus propias catego-
rías de comprensión del mundo como parámetro de consideración 
y juicio para otros contextos sociales y culturales”. (idem: 2-3)
Los horizontes que abre esta antropología pública para la demo-
cratización de otros procesos administrativos y jurídicos, así como 
para otras políticas públicas indígenas, son amplios y esperanza-
dores. Pero lo que ha resultado importante no es sólo el hecho de 
que la ética discursiva se esté utilizando para promover el diálogo 
intercultural durante el trabajo antropológico, sino cómo esto ha 
permitido captar la polifonía de voces indígenas en el proceso a 
favor de propuestas de demarcación territorial que entienden la 
relación de los pueblos indígenas con el medio ambiente como 
algo más que el vínculo tradicional que establece una cultura so-
bre un entorno natural. De hecho, lo que ésta antropología pública 



Página 27 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

ha permitido destacar es la complejidad simbólica de los mundos 
socionaturales indígenas, que necesitan ser entendidos de forma 
cada vez más simétrica, es decir, abarcando varios mundos si-
multáneamente, de tal manera que una tierra indígena conforma 
un sistema con otras tierras indígenas y territorios humanos y no 
humanos. De este modo, más que un método antropológico, ne-
cesariamente antropocéntrico, se desarrolla una forma de diálogo 
intercultural y, oportunamente, interespecie, que ofrece conexión 
más que separación, fusión de horizontes más que aislamiento, y 
contexto más que texto (véase O´Hara, 1996: 104).
Para recapitular. Al proponer como tarea principal de la antropolo-
gía pública la rehabilitación de una ética discursiva para el diálogo 
interétnico en las políticas públicas, esperamos haber contribuido 
en este artículo a la construcción de una visión contrahegemónica 
de las políticas públicas para los pueblos indígenas, abiertamente 
antirracista frente a la exclusión sistemática de los pueblos indí-
genas y sus conocimientos de los procesos de toma de decisiones 
que los afectan a ellos y a sus territorios. A pesar de utilizar un 
argumento propio del juego del lenguaje antropológico, busqué 
dirigir las ideas, principalmente, a los agentes estatales que tra-
bajan con pueblos indígenas, por el simple hecho de que no creo 
que la antropología por sí sola pueda promover la crítica cultural 
necesaria para lograr la justicia social y ambiental para estos pue-
blos. Para ello, buscamos adoptar un lenguaje interdisciplinario, 
con el fin de valorar significados compartidos entre la antropología 
y el derecho, que reconozcan y valoren las relaciones interétnicas, 
otras lógicas relacionales con la naturaleza y promuevan transfor-
maciones institucionales, prácticas comunicativas y procesos de 
toma de decisiones basados ​​en estos valores. Si la antropología no 
es capaz de realizar sola esta tarea, al menos difundamos la espe-
ranza de que el trabajo colaborativo con y para los pueblos indíge-
nas es posible a través de políticas públicas interculturales y que 
éste constituye uno de los muchos futuros posibles para todos. Al 
menos para este propósito debería servir una cierta antropología 
pública, para desatar algunos nudos de la burocracia estatal en 
acuerdo con los vínculos formados por los principios éticos de la 
colaboración interétnica.



Página 28 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

Referencias bibliográficas

ABA (2015). Protocolo de Brasília. Laudos 
antropológicos: Condições para o 
exercício de um trabalho científico. 
Rio de Janeiro: ABA.

AMORIM, Elaine ; ALVES, Kenia. & 
SCHETTINO, Marco Paulo (2009). A 
atividade pericial em perspectiva: 
um olhar de dentro. Parecer Técnico 
nº 49/2009. Brasília: Ministério 
Público Federal.

ARRUTI, José Maurício Paiva Andion 
(2005). “Etnografia e história no 
Mocambo: Notas sobre uma ‘situação 
de perícia’”. In: BOAVENTURA 
LEITE, I. (org.)  Laudos periciais 
antropológicos em debate. 
Florianópolis: NUER/ABA.

BAINES, Stephen (2004). “Antropologia 
do desenvolvimento e a questão 
das sociedades indígenas”. Revista 
Anthropológicas, ano 8, v. 15(2).

BRASIL (1988). Constituição da República 
Federativa do Brasil. Disponível 
em: https://www.planalto.gov.br/
ccivil_03/constituicao/constituicao.
htm, recuperado el 15 de noviembre 
de 2024.

CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto 

(2000). “Ação indigenista, eticidade 

e o diálogo interétnico”. Estudos 

Avançados, 14 (40).

CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto (1964). 

O Índio no Mundo dos Brancos: 

A situação dos Tukúna do Alto 

Solimões. SP: Difusão Européia do 

Livro.

CERTEAU, Michel de (1998 [1990]). A 
invenção do cotidiano: Artes de fazer. 
3ª edição. Tradução Ephraim Ferreira 
Alves. Petrópolis: Vozes.

CLIFFORD, James & MARCUS, George 
(orgs.) (2016 [1986]). A escrita 
da cultura: Poética e política da 
etnografia. Tradução Maria Cláudia 
Coelho. Rio de Janeiro: EdUERJ, 
Papéis Selvagens.

IBGE. Censo demográfico do Brasil. 
Disponível em: https://www.
i b g e . g o v . b r / e s t a t i s t i c a s /
s o c i a i s / s a u d e / 2 2 8 2 7 - c e n s o -
demografico-2022.html, recuperado 
el 15 de noviembre de 2024.

ISA/Assessoria Jurídica. O que são terras 
indígenas? Disponível em: https://
p ib .soc ioambienta l .o rg/pt /O_
que_s%C3%A3o_Terras_

KASBURG, Carola, & GRAMKOW, Márcia 
Maria (Orgs.). (1999). Demarcando 
terras indígenas: experiências e 
desafios de um projeto de parceria. 
FUNAI/PPTAL/GTZ.

MARCUS, Geoge (1991). “Identidades 
passadas, presentes e emergentes: 
Requisitos para etnografias sobre 
a modernidade no final do século 
XX ao nível mundial”. Revista de 
Antropologia, n. 34, pp. 197-221.

MINISTÉRIO da Justiça, Portaria nº 
14, de 09 de janeiro de 1996. 
Disponível em: https://www.gov.
br/funai/pt-br/arquivos/conteudo/
cogedi/pdf/legislacao-indigenista/
ordenamento-territorial/portaria-mj-
14-de-09-01-1996.pdf, recuperado 
el 15 de noviembre de 2024.



Página 29 | da Silva, Antropología para desatar nudos: El papel de la antropología pública en el reconocimiento...

ISSN 1852-1576 e-ISSN 2618-2998
NRO XXXVI AÑO 2025 PERÍODO ene-jun

DOI 10.35305/rea.XXXVI.320

O´DWYER, Eliane Cantarino (2005). 
“Laudos antropológicos: Pesquisa 
aplicada ou exercício profissional 
da disciplina?” En: BOAVENTURA 
LEITE, I. (org.)  Laudos periciais 
antropológicos em debate. 
Florianópolis: NUER/ABA.

O´HARA, Sabine. (1996). “Discursive 
Ethics in Ecosystems Valuation and 

Environmental Policy”. Ecological 

Economics, Volume 16, Issue 2.

OLIVEIRA JÚNIOR, Adolfo Neves de 

(1997). “Pensando o futuro dos 

povos indígenas: A identificação de 

terras indígenas enquanto processo 

dialógico”. Interethnic@ - Revista de 

Estudos em Relações Interétnicas, V. 

1, nº 2.

PACHECO DE OLIVEIRA, João (1998). “Os 

instrumentos de bordo: Expectativas 

e possibilidades de trabalho do 

antropólogo em laudos periciais”. 

En: PACHECO DE OLIVEIRA, 

J. & ALMEIDA, Alfredo Wagner 

Berno de (orgs.) Indigenismo e 

territorialização: Poderes, rotinas 

e saberes coloniais no Brasil 

contemporâneo. RJ: Contracapa.

PACHECO DE OLIVEIRA, João & ALMEIDA, 
Alfredo Wagner Berno de (orgs.) 
Indigenismo e territorialização: 
Poderes, rotinas e saberes coloniais 
no Brasil contemporâneo. RJ: 
Contracapa.

SAHLINS, Marshall (1997). “O ‘pessimismo 
sentimental’ e a experiência 
etnográfica: Por que a cultura não é 
um ‘objeto’ em via de extinção (parte 
I)”. Mana, 3(1), 41-73.

SOUZA LIMA, Antonio Carlos de, & 
BARRETTO FILHO, H. T. (Orgs.). 
(2005). Antropologia e identificação: 
os antropólogos e a definição de 
terras indígenas no Brasil, 1977-
2002. Contra Capa; LACED/CNPq/
FAPERJ/IIEB.

TROUILLOT, Michel-Rolph (2003). Global 
Transformations: Anthropology 
and the Modern World. New York: 
Palgrave/Macmillan.

WEDEL, Janine; SHORE, Cris; FELDMAN, 
Gregory & LATHROP, Stacy (2005). 
“Toward an Anthropology of Public 
Policy”. Annals of the American 
Academy of Political and Social 
Science, Vol. 600, Jul., pp. 30-51.


